
VINCENZO GUARRASI

Frontiere e diaspore mediterranee

Distopia del presente

L’11  settembre  del  2001  si  è  inaugurata  un’epoca  della  storia  umana.  Il  futuro  ha  fatto
irruzione  nel  presente  e  ne  ha  ipotecato  la  storia.  Si  è  imposta  come realtà  all’opinione
pubblica  globale  la  descrizione  di  una  società  immaginaria  e  di  una  comunità  molto
indesiderabile. L’attacco alle Torri Gemelle, infatti, ha destabilizzato il sentire comune degli
abitanti degli Stati Uniti d’America e del mondo intero: qualcosa d’inaudito è avvenuto –
l’attacco sul proprio territorio all’unica superpotenza rimasta in campo dopo la Caduta del
Muro di Berlino – ed è avvenuto sotto gli occhi di tutti. Il mondo intero, o una sua gran parte,
ha assistito in diretta al più traumatico degli eventi mediatici: due grattacieli che precipitano
al suolo, abbattuti da due aeroplani scagliati come proiettili.
La reazione all’evento da parte dei leader mondiali, degli opinionisti dei mass media e della
stessa opinione pubblica è stata scomposta e inadeguata. Si è diffuso un senso di instabilità e
di insicurezza nel sentire comune che è stato alimentato dai media e dalleretoriche messe in
campo dalle élite politiche alla scala planetaria. Si è imposta così un’immagine catastrofista
della società del presente, dominata da parole chiave come “L’Occidente colpito al cuore!” o
come  “Guerra  al  terrorismo”,  impugnati  e  propugnati  dalla  leadership  americana  per
mobilitare e chiamare attorno a sé in un’avventura militare i partner europei e i residui alleati
del Mondo Arabo.
Gli effetti sull’immaginario collettivo sono stati e sono devastanti: da allora, la narrazione
dominante ci  mostra un mondo in cui  il  terrorismo si  aggira  come uno spettro,  pronto a
colpire,  come  e  quando  vuole,  comunità  inermi  e  impreparate  ad  affrontare  un  nemico
invisibile che si anniderebbe nei gangli stessi della vita quotidiana delle città globali. Siamo
proprio sicuri che il terrorismo sia così come ci appare? E, inoltre, è ragionevole pensare che
la  guerra  sia  la  strategia  più  adatta  per  affrontarlo?  Penso  piuttosto  che,  per  effetto
dell’attentato, ma soprattutto delle reazioni globali che esso ha suscitato, vacillino i modelli
interpretativi del mondo contemporaneo e dei suoi principali nodi geopolitici. 
Dalle  Torri  Gemelle  in  poi,  infatti,  proviamo  una  sgradevole  sensazione  e  un  disagio
profondo  che  deriva,  fra  l’altro,  dal  non  potersi  del  tutto  riconoscere  nelle  narrative
dominanti. Ecco perché parlo di “distopia del presente” e la intendo proprio nel suo senso
letterale  come  “descrizione  di  una  società  immaginaria  e  di  una  comunità  altamente
indesiderabile  imposta  come  realtà all’opinione  pubblica  globale”.  Ritengo  che  compito
primario   e  urgente,  per  la  comunità  scientifica  internazionale,  sia  quello  di  decostruire
l’immagine dominante e provare a costruire nel sentire comune un immaginario più coerente
e più corrispondente a quanto ci accade intorno.
Prima questione: affermare che l’Occidente sia stato colpito al cuore dall’attacco terroristico
non fa altro che alimentare, pur ribaltandola, l’immagine dualistica del mondo che sta alla
base dei deliranti proclami dei leader terroristici. Come se veramente il mondo fosse diviso in
due – e non profondamente integrato e interdipendente – tra un Occidente evoluto e moderno
e il resto del mondo (il complesso degli stati arabi, in particolare, inteso come matrice degli

1



attacchi terroristici) arretrato sia sotto il profilo economico che culturale. Le cose non stanno,
ovviamente, così e ribadire meccanicamente i termini di tale contrapposizione  non fa che
confondere le acque. 
La seconda questione è più rilevante e niente affatto intuitiva. Il terrorismo non è così come
ci viene raccontato e non può essere affrontato,  così come ci viene proposto, in un’ottica
militarista. Ci soccorre in proposito il pensiero del filosofo tedesco, Peter Sloterdijk, quando
ci ricorda che il terrorismo è una tattica bellica messa in opera da grandi potenze a tecnologia
avanzata (pensiamo ad esempio all’impiego della bomba atomica, ieri, o ai droni, oggi) al
fine di fiaccare la resistenza di avversari militarmente più deboli, ma soprattutto al fine di
mettere a dura prova la resistenza delle popolazioni civili. Ecco perché il terrorismo non può
essere sconfitto dalla guerra. Esso non è altro che la guerra condotta nelle sue forme estreme.
E  come  la  guerra  semina  odio  e  desiderio  di  vendetta,  così  fa  il  terrorismo  in  forme
parossistiche.
Per  avere  riscontri  attendibili  di  questa  visione,  basta  riguardare  le  immagini  di  Dresda
distrutta dai bombardamenti nella Seconda Guerra Mondiale, o lo scenario postnucleare di
Hiroshima e Nagasaki, o, ancora, le fotografie di Sebastiao Salgado1 del Kuwait “liberato” e
dei suoi pozzi in fiamme, o, infine, le immagini che scorrono sui nostri schermi televisivi,
delle città di Aleppo, Mosul o Raqqa “liberate” dall’occupazione dell’Is (Stato Islamico).
Il  XX  secolo  ha  apportato  alla  storia  dell’umanità  una  novità  devastante  che  consiste
nell’attaccare  l’avversario  corrompendo,  talvolta  irrreversibilmente,  l’ambiente  di  vita
dell’avversario stesso. La prima occorrenza di un ricorso al terrorismo risale, infatti, all’uso
di  una nube tossica da parte dell’esercito tedesco nel corso della Prima Guerra Mondiale (a
Ypres il 24 aprile 1915). Il terrorismo non può essere sconfitto dalla guerra perché non è un
nemico, ma un metodo di combattimento e la guerra è il suo principale terreno di coltura
(Soterdijk, 2015, 82-3).
D’altronde, come osserva Peter Sloterdijk, “ogni attacco terroristico si comprende come un
contrattacco entro una serie che, ogni volta, viene descritta come avviata dall’avversario.”
(2015, 98) La successione degli eventi appare, dunque, significativa: 1990-91 prima Guerra
del  Golfo;  7  ottobre  2001:  inizio  della  guerra  in  Afghanistan  all’insegna  dell’operazione
Enduring Freedom promossa dal governo statunitense come risposta all’attacco terroristico
alle Torri Gemelle e al Pentagono; nel quadro della War on Terrorism, si avrà poi nel 2003 la
seconda Guerra del Golfo.
Non è comunque da sottovalutare, all’interno del ragionamento che andiamo qui dispiegando,
che  l’impegno  militare  statunitense  ha  effetti  non  soltanto  sotto  il  profilo  geopolitico  e
militare,  ma  anche su  quello  strettamente  economico.  Come ha  evidenziato  l’economista
Innocenzo Cipolletta:
“il mondo ha sperimentato due crisi globali, separate da un breve intervallo di tempo – la crisi
del petrolio del 1973 e la crisi finanziaria globale  del 2008 -, che hanno innescato due pesanti
periodi di recessione globale. In entrambi i casi, gli Usa erano o erano stati impegnati sul
piano  militare  con  forti  contingenti  -  nella  Guerra  del  Vietnam  prima,  nella  Guerra  al
terrorismo internazionale poi, e due fronti attivi in Afghanistan e Iraq…” (2010, XII-XIV). I
meccanismi, per cui l’esposizione finanziaria americana, determinata dalle spese militari, si è
proiettato sulla scena mondiale sono ben noti e consistono essenzialmente in un consistente

1 Mi riferisco alla mostra di Sebastiao Salgado Kuwait. Un deserto in fiamme, esposta a 
Milano dal 20 ottobre 2017 al 28 gennaio 2018.

2



incremento  della  liquidità  disponibile  sui  mercati  finanziari  internazionali  grazie
all’immissione di ingenti quantità di dollari (Cipolletta, 2010, 9).
Come racconta Scott Anderson nel reportage “Terre spezzate: viaggio nel caos del mondo
arabo”,  pubblicato  sul  New  York  Times  Magazine il  14  agosto  2016,  il  processo  di
destabilizzazione dei paesi del Nord Africa e del Medio Oriente, che fu salutato in Occidente
come “Primavera Araba”, degenerò presto in una crisi politica diffusa prima, e poi, in rapida
successione,  in una serie di tragiche e distruttive guerre regionali,  con un coinvolgimento
diretto o indiretto, dichiarato o implicito, di tanti protagonisti della geopolitica globale:
“Il  modello  che  emerge  è  impressionante.  La  maggioranza  dei  ventidue  paesi  che
compongono il mondo arabo sono stati coinvolti in una certa misura nella Primavera Araba,
ma quelli che ne sono stati più profondamente interessati – Egitto, Iraq, Libia, Siria, Tunisia e
Yemen – sono tutti repubbliche, non monarchie. E di questi sei, i tre che si sono disintegrati
tanto completamente da far dubitare che possano ancora esistere come stati  funzionanti  –
Iraq, Siria e Libia – sono tutti membri di quella breve lista di paesi arabi creati dalle potenze
imperiali dell’Occidente agli inizi del Ventesimo secolo.” (Anderson, 2016, 5).
Lo scenario distopico,  che fa  da contesto al  nostro itinerario di ricerca  degli  ultimi anni,
deriva  dal  complesso  intreccio  tra  globalizzazione,  crisi  finanziarie  e  politiche
neoliberistiche;  crisi  degli  stati  nazionali  e  delegittimazione  delle  autorità  sovranazionali
(vedi  ad  es.  l’Unione  Europea);  processi  di  liberazione  dalle  dittature,  destabilizzazione
economica e politica e emergenza di nuovi protagonismi e egemonie in un’ampia regione
largamente  coincidente  con  il  complesso  degli  Stati  Arabi;  incremento  parossistico  delle
diaspore e delle migrazioni internazionali con forte incidenza di rifugiati politici, richiedenti
asilo e profughi ambientali provenienti dall’Africa e dall’Asia e diretti,  per vie regolari o,
prevalentemente irregolari, verso l’Europa.

Sguardo cosmopolita e geografie dell’ascolto

Il vertiginoso accavallarsi di processi di crisi e mutazione degli equilibri economici,  degli
assetti politici e delle dinamiche culturali in atto ha costretto un gruppo di ricerca - formatosi
in  un  contesto  regionale,  come  la  Sicilia,  fortemente  esposto  alle  prorompenti  e  spesso
tragiche vicende che anche da orizzonti lontani si sono scaricate sul mondo mediterraneo - a
interrogarsi sul proprio posizionamento etico e scientifico rispetto ai fenomeni da analizzare e
alle  strategie  di  azione  da  adottare.  Sotto  i  nostri  occhi  si  snodava  un  film  molto  più
impressionante delle Torri  Gemelle:  una strage di migranti  nei continui naufragi avvenuti
nelle acque del Mediterraneo.2 È avvenuto così che un gruppo di studiose e studiosi che si era
raccolto attorno a un programma di ricerca nazionale dedicato alla “Città cosmopolita” ha
dovuto a più riprese ridefinire sia il metodo che gli obiettivi della ricerca fino a comprendere
che la  diaspora mediterranea  in  corso (de Spuches,  2011,  102-19)  costituisse  una  vera  e
propria sfida epistemologica.
Mostrare una mutazione in atto, a livello globale, degli assetti urbani e territoriali era l’intento
iniziale  di  un gruppo di  studiose e  studiosi.  Si  trattava  di  un gruppo ampio e  articolato.
Un’équipe  transnazionale  di  ricerca  coordinata  da  Ola  Söderström aveva,  infatti,  scelto

2 Dal 1988 sono morte lungo le frontiere dell'Europa almeno 27.382     persone  , di cui 4.273 
soltanto nel 2015 e 3.507 nel 2014. Il dato è aggiornato al 2 Febbraio 2016 e si basa sulle 
notizie riportate sulla stampa internazionale. È possibile consultare la documentazione 
completa visitando il sito Fortress Europe di Gabriele Del Grande.

3

http://fortresseurope.blogspot.it/p/la-fortezza.html


Palermo per indagare sull’intreccio tra la dimensione culturale e quella urbana dei processi di
globalizzazione. Urban Cosmographies. Indagine sul cambiamento urbano a Palermo (2009)
ha  mostrato  con  evidenza  come  nel  capoluogo  siciliano  fosse  in  atto  un  processo  che
esponeva la città a flussi globali di persone, idee e capitali e inscriveva entro gli spazi della
sua vita  quotidiana nuovi paesaggi  e regimi urbani cosmopoliti.  Le azioni  di  governance
urbana  messe  in  atto  da  due  amministrazioni  della  città  di  segno  opposto  vennero  così
valutate alla luce del complesso dei flussi di mobilità di persone, conoscenze e capitali che
tali politiche erano state in grado di intercettare. Leggendo questo lavoro e le immagini che lo
corredano, ciascuno potrà formarsi un proprio giudizio sull’efficacia di tali politiche, ma non
potrà comunque negare che dall’uno e dalle altre scaturisce un’immagine inedita della città.
Gli  artefatti  urbani  attivano  luoghi  di  contrasto  e  nuovi  posizionamenti  identitari  ma,  se
reinscritti nelle catene d’azione che li generano, essi svelano le retoriche cui si ispirano le
diverse pratiche di governance urbana e i regimi urbani cosmopoliti a esse correlati. Il caso di
Palermo è stato poi  rivalutato  dallo  stesso  Söderström in un quadro comparativo  a scala
globale con altre dinamiche urbane in contesti asiatici e africani.3 
In  parallelo  si  è  sviluppata  un’altra  esperienza  di  ricerca  che  ha promosso un quadro  di
comparazioni  a scala,  questa volta,  nazionale.4 La composizione  del gruppo di  ricerca ha
consentito di mettere a fuoco dinamiche in atto in città di diverse dimensioni, dalle grandi alle
medie, e dislocate sia al Nord (Venezia e Trieste) che al Centro (Bologna e Pisa) che al Sud
d’Italia  (Palermo  e  Bari).  Si  è  potuto  così  constatarequanto  diffusa  e  capillare  fosse  la
mutazione in atto nel nostro Paese. Una metodologia innovativa basata sui sopralluoghi e
sulle pratiche dell’ascolto attivo ha consentito di esplorare, inoltre, i diversi contesti urbani
nelle pieghe più intime della vita quotidiana e di valutare quanto fosse profondo il grado di
coinvolgimento  delle  popolazioni  e  dei  luoghi  indagati  in  un processo di  transizione  che
coinvolgeva il locale e il globale proprio al confine tra lo spazio pubblico e lo spazio privato.
Aprendosi ad altre esperienze disciplinari, il gruppo di Palermo giungeva alla comprensione
di  quanto  traumatica  e  spaesante  fosse  la  transizione  in  atto  e  di  quanto  ineludibile  la
necessità di adottare una strategia di ricerca innovativa. La diaspora mediterranea s’impose,
così, come asse portante dell’esperienza di ricerca e dei suoi prodotti a stampa5 e come fuochi
tematici  di  due eventi  cui  si  decise,  come vedremo,  di  dare  vita  all’insegna  de  La città
cosmopolita6.

3 Una recente mostra dal titolo Cosmopolis. Explorer la mondialisation des villes. Exploring
globalising cities (16 giugno - 10 settembre 2011) organizzata dall’Università di Neuchatel è
stata dedicata alla ricerca condotta tra il 2007 e il 2011 sulle trasformazioni in atto a Palermo,
Hanoi e Ouagadougou.
4 Si  tratta  del  Programma  nazionale  di  ricerca  dal  titolo  “La  città  cosmopolita.  Zone  di
contatto,  flussi,  geografie”  cofinanziato  dal  MIUR  nel  2007(coordinatore  nazionale:
Vincenzo Guarrasi). 
5 Si vedano ad esempio i saggi di Lorena Scarcella, Desiré Musumeci, Giulia Veca nel primo 
volume dal titolo La città cosmopolita. Geografie dell’ascolto (Guarrasi, 2011) e di Giulia de 
Spuches, Alessandra Di Maio, Manuela Lino e Angela Alaimo nel secondo volume dal titolo 
La città cosmopolita. Altre narrazioni (de Spuches, 2011)
6 Le due edizioni dell’evento si tennero a Palermo nel settembre del 2006 e del 2007. La 
Facoltà di Lettere e Filosofia dell’Università di Palermo organizzò, durante la mia presidenza,
due edizioni di un evento dal titolo XXX. E mi piace sottolineare che la città di Palermo ha 
fatto tesoro di questa e altre esperienze, come risulta evidente dal successo dell’attuale 
Festival delle letterature migranti.

4



La compressione spazio-temporale (Harvey,1993) aveva prodotto contesti urbani e territoriali
il cui profilo non poteva essere descritto senza adottare uno “sguardo cosmopolita” (Beck,
2004). Senza mettere, cioè, in discussione quel “nazionalismo metodologico” che è, per così
dire, congenito alle scienze sociali e territoriali e che consiste nel considerare ogni evento di
natura  socio-spaziale  entro  l’orizzonte  costituito  dai  singoli  stati  nazionali  e  dalle  loro
frontiere. Nel corso della ricerca il gruppo locale di Palermo è pervenuto alla convinzione
che, piuttosto che esporre i paesaggi urbani a uno sguardo cosmopolita,  una strategia più
appropriata  s’imponesse  e  che  si  dovessero sondare le  opportunità  metodologiche  offerte
dalle “geografie dell’ascolto” (Guarrasi,  2011, 46-59). Procedere dunque per sopralluoghi,
esplorare quelle che Clifford chiama “zone di contatto” (1997) e provare a costruire “luoghi
dell’ascolto”,  situazioni  e  contesti,  cioè,  in  cui  la  narrazione  autobiografica  fosse  resa
possibile  dall’interazione  tra  intervistatore  e  intervistato.7 Il  mondo  vissuto  dei  migranti
incontrati  nel  corso  dell’inchiesta  si  dimostrava  così  intenso,  sofferto  e  partecipato  da
sconsigliare ogni forma di generalizzazione o di astrazione. Il valore di ogni singola esistenza
umana, che emergeva dalle interviste, era tale da imporsi come qualcosa di singolare e non
sovrapponibile alle altre esperienze. La stessa diaspora mediterranea, da esodo di massa, si
diversificava e frastagliava così in una varietà e molteplicità di esperienze soggettive. 
Praticare  le  geografie  dell’ascolto  acquisiva  così  il  senso  di  misurarsi  non con fenomeni
collettivi quanto piuttosto con orizzonti di eventi specifici e singolari (Guarrasi, 2014). Tutto
questo  induceva  anche  noi  stessi  ad  assumere,  rispetto  al  campo  delle  ricerca  e  alla
drammaticità  delle  esperienze di  cui siamo diventati  testimoni,  un atteggiamento  che non
poteva che ispirarsi all’icastica frase di Michel Foucault: 

“La sofferenza degli esseri umani non deve mai 
essere un residuo muto della politica” (2009)

e a fare nostro il programma d’azione enunciato dal pensatore francese:
“non siamo altro che singoli  individui che parlano, e lo fanno insieme, unicamente a
titolo di una certa comune difficoltà  a sopportare quanto accade” (2009, 235). 
Si impose così una nuova strategia di confronto con i governi e le istituzioni basata su
tre semplici principi d’azione:
“ - Esiste una cittadinanza internazionale che ha i suoi diritti, i suoi doveri e che obbliga
a insorgere contro ogni abuso di potere, chiunque ne sia l’autore e quali che ne siano le
vittime.
- È  dovere di questa cittadinanza internazionale rivendicare sempre agli occhi e agli
orecchi dei governi le sofferenze degli esseri umani,  poiché  è  falso che non ne siano
responsabili.  La sofferenza degli esseri  umani non deve mai essere un residuo muto
della politica.  È  il  fondamento di un diritto assoluto a rivoltarsi contro chi detiene il
potere.
- Bisogna rifiutare la spartizione dei compiti che spesso ci viene proposta: agli individui,
di indignarsi e di parlare; ai governi di agire. La volontà  degli individui deve inscriversi
in  una  realtà  di  cui  i  governi  hanno  voluto  tenere  il  monopolio,  un  monopolio  che
bisogna sradicare a poco a poco, giorno dopo giorno (Foucault, 2009, 236-7).
Il gruppo di ricerca andava assumendo sempre maggiore consapevolezza del fatto che
senza  uno  scatto  etico  e  un  coerente  posizionamento  politico  non  fosse  possibile
opporre alcuna resistenza alle politiche messe in campo dall’Unione Europea e dai suoi

7 L’esempio più efficace di tale scelta metodologica lo troviamo in Rapsodia in K di Desiré 
Musumeci (2011, 128-151) dove si racconta come una particolare empatia tra intervistatrice e
intervistata abbia dato luogo a una struggente narrazione autobiografica.

5



singoli stati e alle retoriche a esse connesse. Si faceva strada nella nostra mente anche la
convinzione che in quest’opera di resistenza non eravamo soli,  ma che attorno a noi
agiva un consistente drappello di intellettuali critici,  nettamente schierati a favore di
migranti, richiedenti asilo e rifugiati politici. Il silenzio era stato rotto da Giovanni Maria
Bellu, inviato de la Repubblica. Il suo libro, I fantasmi di Portopalo (2004), infatti ha gettato
una luce complessiva su una vicenda su cui si sarebbe steso, con la complicità di tanti, un
velo di  silenzio.  La tragedia  era  avvenuta  nella  notte  di  Natale  del  1996, ma la  sua eco
mediatica  si  era  risentita  soltanto  a  partire  dal  2004,  grazie  alla  coraggiosa  inchiesta  del
giornalista de La Repubblica, mostrando il pauroso intreccio tra una vicenda drammatica e la
banalità  delle  esigenze della  vita  quotidiana,  tra  la  dimensione  collettiva  dell’evento  e  la
sconvolgente  singolarità  del  ritrovamento  della  carta  d’identità  plastificata  di  Anpalagan
Ganeshu. 
La storia  del  naufragio al  largo  della  Sicilia  richiamò l’attenzione  anche sul  valore nella
società del presente del giornalismo d’inchiesta. Sull’attività di ricerca e di scavo che sola
può sottrarre  al  silenzio  e  all’oblio  il  rimosso  di  tante  esistenze  mutilate  dall’esperienza
dell’espatrio e dell’esilio. Per questo motivo, mi pare importante evidenziare che in questa
Isola, lambita da una tragedia umana di tale portata, non si assiste a tutto ciò con sgomento e
silente assuefazione, ma si attivano da tempo le migliori energie intellettuali per lo studio e la
comprensione del fenomeno. Un gruppo di studiosi siciliani, infatti, ormai da anni si cimenta
in un confronto interdisciplinare che ha come campo di studi e osservazioni per l’appunto
l’attrito  delle  frontiere  sul  fenomeno  migratorio,  il  difficile  rapporto  tra  globalizzazione,
diritti umani e politiche degli stati.8 Dell’ampia bibliografia prodotta voglio qui ricordare i
lavori più innovativi: Approdi e scogli (2002) e Crocevia e trincea (2007) di Marco Antonio
Pirrone;  Segnali di confine di Paolo Cuttitta (2007) e  Migrazioni, frontiere, diritti a cura di
Paolo Cuttitta e Fulvio Vassallo Paleologo (2006);  La diaspora interculturale di Giuseppe
Burgio (2007);  Campi di forza di Alessandra Sciurba (2009) e  Esilio/asilo a cura di Clelia
Bartoli (2010). 

Orizzonte di eventi: naufragi mediterranei e moltiplicazione delle frontiere

Le politiche europee nei confronti di migranti,  rifugiati politici  e richiedenti asilo disegna
attorno  a  noi  un  tragico  orizzonti  di  eventi.  Ciascuno  di  essi,  nello  stillicidio  della
successione, merita di essere affrontato per il valore che ha in sé, ma la serie assume una
rilevanza tale da indurre ad adottare la più pregnante parola “strage” e tende ad assumere i
connotati di un vero e proprio crimine contro l’umanità.
Di  fronte  a  una  strage  di  tale  portata,9 arduo  è  il  compito  di  pensare  l’evento.  Come
suggerisce  Alain  Badiou,  infatti,  pensare  un  evento  implica  tre  opzioni:  occuparsi  della
scelta, della distanza e dell’eccezione. Vuol dire cioè fare chiarezza sulle scelte principali del
pensiero, sulla distanza tra il pensiero e il potere, sul valore dell’evento:
“Io sostengo che un concetto filosofico, nel senso inteso da Deleuze, quindi come creazione,
è  sempre  qualcosa  che  lega  insieme  un  problema  di  scelta  (decisione),  un  problema  di
distanza (divario) e un problema di eccezione (evento). I più profondi concetti filosofici ci

8 Nel 2013 si tenne ad Agrigento un convegno interdisciplinare i cui atti furono pubblicati a 
cura di Mario Grasso con il titolo: Razzismi, migrazioni, confinamenti (2014).
9 Nel naufragio del 18 aprile 2015, il più grave, di cui si abbia notizia, dal dopoguerra nel 
Mediterraneo orientale perirono almeno settecento persone. Trecentosessantotto ne erano 
morte nel naufragio  al largo di Lampedusa; altre quattrocento il 12 aprile  2015. Si calcola 
che dal 1 gennaio al 30 aprile del 2017 siano approdate sulle coste europee 29mila persone e 
che altre 663 siano morte durante il viaggio.

6



dicono: se desiderate che la vostra vita abbia un senso, allora dovete accogliere  l’evento,
mantenere le distanze dal potere, essere irremovibili nelle vostre decisioni.”. (Badiou, 2012,
11).
Pensare  in  questo  modo l’evento  -  e  il  luogo -  rappresenta  una sfida  sia  per  il  pensiero
filosofico  sia  per  la  ricerca  geografica  in  quanto  comporta  la  necessità  di  operare  uno
sfondamento  nel  regime  di  pensiero  consolidato  e  confrontarsi  con  una  situazione
paradossale. L’elemento chiave, che mi preme sottolineare, è che il pensiero critico si attiva
quando ci si trova in presenza di una relazione paradossale, cioè di una relazione che non è
tale. Riuscire a pensare insieme il dramma del naufragio e la banalità della vita quotidiana
non è così semplice, né naturale, perché c’è un mare che li separa. Un mare che oggi funziona
come una frontiera.
Il  gruppo di  ricerca,  però,  si  convinse  ben presto  che  un obiettivo  così  ambizioso  come
pensare in forme inedite un evento, che si ripeteva con ossessiva cadenza sotto gli occhi di
tutti (e nell’indifferenza di tanti) non potesse realizzarsi all’interno della ristretta arena della
comunicazione scientifica. Per operare lo sfondamento, occorreva confrontarsi con una platea
più vasta. Ecco perché il programma di ricerca aveva avuto inizio con due edizioni (2006 e
2007)  di  un  evento  denominato,  come  abbiamo  visto,  La  città  cosmopolita,  in  cui
s’intrecciavano  i  momenti  del  dibattito  scientifico,  i  sopralluoghi  in  “zone di  contatto”  e
manifestazioni pubbliche comprendenti spettacoli, musica e performance artistiche.

And So Europe Deshumanized Itself: performance artistica e convegno internazionale

Nel 2014 , ancora una volta, una performance artistica ha dato avvio a un nuovo stadio della
ricerca. Questa volta l’iniziativa fu assunta da Giulia de Spuches che decise di organizzare un
evento aperto a un pubblico di non addetti ai lavori. Mise in scena con attori, musicisti e una
cantante un evento teatrale dal titolo “And So Europe Deshumanized Itself”.10 L’efficacia
dello  spettacolo  si  fondava  sul  ricorso  alla  lettura  di  pagine  altamente  drammatiche  di
Beloved di Toni Morrison, creando una connessione emotiva e intellettuale tra il dramma
della schiavitù e lo sconvolgente destino cui le politiche europee espongono i migranti.  In
entrambi  i  casi,  l’esercizio  del  potere  è  così  violento  e  prevaricante  da  compromettere
l’umanità non soltanto di chi lo subisce, ma anche di chi lo pone in essere.
Il momento scientifico seguì nel novembre del 2015 e fu convocato attraverso una Call for
Action, nella consapevolezza che le parole del discorso scientifico non fossero più sufficienti
a  opporre  resistenza  all’ondata  di  xenofobia  e  nazionalismo  avanzante  e  che  occorresse
mettere in campo più decise azioni di contrasto. I convegnisti si sforzarono di elaborare un
nuovo linguaggio e nuove pratiche, nella consapevolezza del fatto che l’impegno scientifico e
politico messo in atto  negli  anni precedenti  non facesse più presa sull’opinione pubblica,
sopraffatto da parole d’ordine certo più rozze, ma di gran lunga più pervasive. Il gruppo dei
geografi  palermitani,11che  aveva  promosso  l’iniziativa,  raccolse  quanto  emerso  dalla
discussione  e  gli  fece  prendere  la  forma del  Manifesto (che  qui  si  allega)  e  che  è  stato
riproposto nel corso del XXXII Congresso geografico di Roma (7-10 giugno 2017) nella
sessione  “Il  Mediterraneo:  per  una  geografia  critica  della  frontiera”  coordinata  da  C.
Brambilla, A. Casaglia, R. Coletti, P. Cuttitta, G. de Spuches e V. Guarrasi.

10 La performance in forma di reading ebbe due repliche, entrambe a Palermo: la prima ai 
Cantieri Culturali alla Zisa, la seconda presso il locale Moltivolti. Accanto alla stessa de 
Spuches, che firmava i testi, comparivano in scena Irene Ientile, Filippo Luna e Lucina 
Marchese. 
11 Si tratta di Giulia de Spuches, Francesca Genduso, Chiara Giubilaro, Vincenzo Guarrasi, 
Laura Lo Presti e Marco Picone.

7



La “primavera araba” e le guerre regionali

Non è possibile, oggi, impostare un discorso critico in termini geografici sul Mediterraneo
come frontiera, se non si tiene conto di quanto le dinamiche geopolitiche e umanitarie della
regione siano divenute via via più complesse a partire dalla cosiddetta “Primavera araba”.
Anche in questo caso mi pare opportuno iniziare da un evento. Come leggiamo in Preludio
alla rivoluzione dove tutto è cominciato di Manuel Castells:
“È cominciato in un posto assolutamente improbabile: Sidi Bouzid, una cittadina di 40.000
abitanti  di  una  impoverita  regione  centrale  della  Tunisia,  a  sud  di  Tunisi:  Il  nome  di
Mohamed Bouazizi, 26 anni, venditore ambulante, è ormai iscritto nella storia come colui che
ha cambiato il destino del mondo arabo. L’autoimmolazione di Mohamed Bouazizi, che si è
dato fuoco verso le undici e mezza del mattino del 17 dicembre 2010, di fronte alla sede di un
ufficio governativo, è stata il suo ultimo grido di protesta contro l’umiliazione della ripetuta
confisca della sua bancarella di frutta e verdura da parte della polizia locale dopo il suo rifiuto
di pagare una tangente.  L’ultima confisca aveva avuto luogo proprio quel  giorno,  un’ora
prima. (…) Mohamed Bouazizi  morirà il 3 gennaio 2011 nell’ospedale di Tunisi,  dove il
dittatore Ben Ali lo aveva fatto trasportare per placare la collera della folla.” (2012, 2-3).
Di lì,  nell’intreccio di storie individuali  e drammi collettivi,  divampò un fuoco che è ben
lontano dall’estinguersi. Bisogna tenere insieme i due momenti: individuale e collettivo. Se li
si separa, si perde tutto, sia la visione dell’insieme che il dettaglio decisivo. Sì, perché ogni
destino umano nel  suo svolgersi  disegna un intero universo.  Ne è ben consapevole  Scott
Anderson nel  suo  Terre  spezzate:  viaggio  nel  caos  del  mondo arabo,  quando sceglie  di
raccontare uno scenario di guerre, esodi, violenze inaudite attraverso la storia di sei persone
che di quanto iniziò a Sidi Bouzid sono state testimoni e protagonisti:
“I sei sono di regioni diverse, città diverse, tribù diverse, famiglie diverse, ma, assieme a
milioni  di  altre  persone  del  Medio  Oriente,  condividono  un’esperienza  di  profondo
disfacimento: le loro vite sono state cambiate per sempre dagli sconvolgimenti iniziati nel
2003  con  l’invasione  americana  dell’Iraq,  poi  accelerati  dalla  serie  di  rivoluzioni  e
insurrezioni note in Occidente come la Primavera araba. Oggi continuano con le devastazioni
dell’Is, con gli attacchi terroristici e con gli stati falliti.” (2016, 3).
Dopo una serie di  successi  di una formazione militare  e terroristica denominata Is  (Stato
islamico),  di  conquiste  da  parte  sua  di  città  e  territori,  dopo  mesi  di  imposizione  alle
popolazioni locali di un potere dispotico e violento, nel momento in cui scrivo, si assiste alla
sua  debacle  sui  campi  di  combattimento.  La  vicenda  geopolitica  e  militare,  nonché
economica e sociale, è tuttora in corso e non mi avventuro di certo a immaginarne gli esiti
possibili né a ricostruirne i momenti fondamentali, perché la descrizione stessa di ogni evento
della serie non può che essere parziale e soggettiva poichè troppe sono le parti in gioco e
ciascuna portatrice di una prospettiva diversa e di una narrativa antagonista. Sotto il profilo
geopolitico, è difficile distinguere gli eroi dagli antieroi, le vittime dai carnefici. Una cosa mi
pare comunque evidente: non stiamo assistendo a nulla che assomigli a uno scontro di civiltà
– Clash of Civilizations lo chiamava Samuel Huntington nel 1996 - e le vittime sono coloro
che muoiono (a qualsiasi schieramento appartengano), coloro che fuggono dalle loro case e
dalle loro città,  coloro che si lasciano alle  spalle comunità,  territori  e ambienti  distrutti  e
vanno incontro a condizioni di rischio e di vulnerabilità estreme in terre e mari inospitali.
 
Gli accordi con la Turchia e con la Libia

I leader europei al fine di interrompere l’afflusso di migranti sulle coste greche stipulano nel
marzo 2016 un accordo con il governo turco. L’accordo prevede tra l’altro il respingimento
dei migranti irregolari; la creazione di canali umanitari per consentire il trasferimento dalla

8



Turchia all’Unione Europea di siriani richiedenti asilo (con un rapporto di uno a uno: per
ogni irregolare respinto si accoglie un solo esule dalla Siria);  la liberalizzazione dei visti per i
cittadini turchi oltre a aiuti economici alla Turchia (fino a un massimo di tre miliardi di euro
entro la fine del 2018); l’apertura di nuovi capitoli per l’adesione della Turchia all’Unione
Europea. Il paradosso è che una delle motivazioni addotte per stipulare l’accordo è l’intento
di attuare “una misura temporanea e straordinaria necessaria per  porre fine alle sofferenze
umane (corsivo mio) e ripristinare l’ordine pubblico”.
L’Italia e la Libia firmano nel febbraio del 2017 un accordo di cooperazione bilaterale al fine
di  chiudere  la  rotta  del  Mediterrraneo  centrale  con  il  concorso  della  Libia.  L’accordo  è
firmato a Roma, dopo una visita a Tripoli del Ministro dell’Interno italiano, Marco Minniti.
Si  rinnova il  vecchio  accordo  di  amicizia  e  di  cooperazione  firmato  nel  2008 tra  Silvio
Berlusconi  e  Muhammad  Gheddafi,  che  prevedeva  tra  l’altro,  a  chiusura  definitiva  del
contenzioso coloniale,  l’esborso da parte dell’Italia  di  un contributo di cinque miliardi  di
dollari. L’accordo parte dalla premessa che la lotta al traffico dei migranti si combatte con la
stabilizzazione della Libia, con la cooperazione europea e bilaterale e con l’aumento delle
capacità libiche di controllare autonomamente sia le frontiere terrestri nel Sud del paese sia
quelle marittime. 
I governi europei riconoscono l’efficacia di tale accordo al fine di determinare un calo dei
migranti  in arrivo dal Mediterraneo centrale.  Le autorità  europee si  manifestano del tutto
indifferenti, invece, rispetto ai richiami delle Agenzie Onu che si occupano di migranti e le
ripetute  e  drammatiche  segnalazioni  provenienti  dalle  Ong  operanti  sul  territorio  libico
riguardo alle condizioni di vita dei migranti bloccati in territorio africano. Si fanno sempre
più insistenti le voci di infiltrazioni di trafficanti di esseri umani in istituzioni libiche come la
guardia costiera e i centri di detenzione.

Affermazione di forze nazionalistiche in Europa

L’unione Europea rischia di disgregarsi per l’insorgenza di sovranismi, nazionalismi e rifiuto
di migranti, richiedenti asilo e rifugiati politici (e ambientali). La prima a vacillare è stata la
libera  circolazione  dei  cittadini  sul  territorio  europeo  prevista  dalla  Convenzione  di
Schengen. Il segnale più forte e inequivocabile è stato, però, la Brexit, cioè la maggioranza
dei votanti  del Regno Unito (51,89 %) che si  è espressa a favore della scelta  di  lasciare
l’Unione Europea il 23 giugno 2016. Non meno inquietante è l’affermazione elettorale di
forze  dell’estrema  destra  nazionalista  e  dichiaratamente  xenofoba  che  vanno  dal  Front
National in Francia a formazioni come i tre movimenti estremisti tedeschi  (Republikaner,
Npd e Dvu)  o il Fpo di Haider in Austria o Per un’Olanda vivibile e il Partito del Popolo
danese in Nord Europa, o nei paesi dell’Europa dell’Est,  dove si segnalano le posizioni i
governi  ad  esempio  in  Polonia  e  in  Ungheria.  Non meno inquietante  appare  il  virare  su
posizioni  nazionaliste  e  xenofobe  di  formazioni  di  centro,  com’è  avvenuto  nelle  recenti
elezioni austriache con l’affermazione dei popolari di Sebastian Kurz (Oevp).
Il  mare  Mediterraneo  se  guardato  come  uno  specchio  rimanda  immagini  di  guerre  e
devastazioni dal suo fronte meridionale e orientale a cui sul fronte settentrionale – quello
europeo - corrispondono frammentazione politica e dissonanze culturali del tutto impensabili
e imprevedibili pochi anni fa. Governi nazionali e sovranazionali (l’Unione Europea) sono
come ripiegati su se stessi e preoccupati solo del proprio sopravvivere. Tutto lascia pensare,
piuttosto, che nessuna delle dinamiche distopiche in atto, potrà essere in alcun modo risolta
senza intervenire in modo olistico sulla relazione malata tra questo mare e queste terre. La
fluidità del mare mal si adatta a sostenere il ruolo di frontiera tra mondi la cui trama è fatta di
contatti, scambi e cooperazione.

9



Nuove prospettive di ricerca: il cultural turn negli studi delle migrazioni mediterranee

In uno spazio in cui tende ad affermarsi una nuova configurazione del potere, e lo  stato di
eccezione (Agamben, 2013) produce vuoti giuridici, sospensioni del diritto paradossalmente
legalizzati,  e l’estrema precarietà  dei corpi in movimento tra migrazioni,  esili  e diaspore,
confini e frontiere sono i luoghi paradossali con cui la ricerca è chiamata a misurarsi. E la
risposta non può non essere radicale: deve andare ai fondamenti del rapporto tra corpi, spazi e
movimenti (Giubilaro, 2016). Se siamo chiamati ad agire per sovvertire questo stato di cose e
sottrarci alla distopia del presente, non possiamo limitarci a constatare che il confine funziona
come metodo,  cioè produce e  riproduce la  moltiplicazione  del  lavoro nel  mondo globale
(Mezzadra, Neilson, 2014), occorre provare a costruire degli immaginari spaziali alternativi a
quello dominante e ai dispositivi che lo generano e ribadiscono giorno dopo giorno. A tal fine
il gruppo di geografe e geografi operanti a Palermo ha ritenuto di dover mobilitare le risorse
più innovative di un discorso che si ispira alla geografia culturale e ai cultural studies, più in
generale.
Per  interrompere  una  spirale  che  espone i  corpi  in  mobilità  a  condizioni  di  rischio  e  di
vulnerabilità intollerabili, che produce instabilità politica, guerra e devastazione nel mondo
arabo,  che  induce  nazionalismi,  disgregazione  e  divergenze  in  Europa,  non è  sufficiente
mettere in atto politiche che si ispirano alla sicurezza o fare appelli  all’accoglienza e alla
convivenza civile.  Bisogna andare alla radice della questione spaziale e domandarsi  quali
siano i termini del rapporto tra corpi, spazi e movimenti nella società del presente. 
Partendo dalla nozione di “diaspora” (de Spuches, 2012) e di “singolarità nude” (Guarrasi,
2014) la ricerca teorica si è mossa in due direzioni suggerite dalle correnti più innovative dei
cultural  studies:  interrogandosi  sul  potenziale  espresso dal  cosiddetto  mobility  turn e  dai
visual  studies esplorati  in  modo  sistematico  all’interno  del  dottorato  in  Studi  Culturali
Europei dell’Università degli Studi di Palermo.12 I rapporti tra estetica e politica sono stati
così sondati su un ampio spettro di occorrenze, dalla fotografia (Giubilaro, 2016, 2018) alle
teorie e alle pratiche cartografiche (Lo Presti, 2017). Mentre diasporic e border studies sono
stati coniugati con le tematiche e le prospettive suggerite dai  postcolonial studies (Proglio,
2016; Genduso, 2017).

Riflessioni conclusive

Il Mediterraneo pone oggi alle coscienze europee una questione epistemologica. Nella nostra
esperienza di ricerca,  essa si rivela tale perché va al cuore del nostro sentire e del nostro
pensare. Quello europeo, intendo. Ma, non solo per questo. Essa risuona tale anche nei nostri
corpi – e qui intendo proprio i nostri, quelli dello sparuto gruppo di ricerca che ha pensato di
potere convivere con una questione così decisiva – perché ci ha posto di fronte a domande
così  radicali  da  corrodere  alla  radice  la  nostra  possibilità  di  riconoscerci  nelle  tendenze
culturali prevalenti e nelle forme di identità professate anche nei nostri ambienti di vita e di
lavoro.
“Non si dà vera vita nella falsa” osservava Adorno in Minima Moralia. E Judith Butler, dopo
aver constatato che tale frase risuona in modo diverso a seconda dei periodi storici in cui
viene enunciata,  così afferma: “… fin dall’inizio ci troviamo di fronte a due problemi:  il
primo consiste  nel  chiedersi  come si  può vivere  bene  la  propria  vita,  in  modo  da  poter
affermare di vivere una buona vita  in un mondo in cui la vita buona è strutturalmente e
sistematicamente inaccessibile  a molte persone.  Il  secondo consiste  nell’individuare quale

12 Le tre più giovani tra gli estensori del Manifesto, Chiara Giubilaro, Francesca Governa e 
Laura Lo presti hanno conseguito il titolo Dottore di Ricerca presso tale dottorato. La prima 
nel XXVII ciclo, le altre due nel XXIX.

10



forma  oggi  possa  assumere  la  questione  per  noi;  detto  altrimenti,  comprendere  come  il
periodo storico in cui viviamo condizioni e pervada la forma stessa della questione.” (Butler,
2013, 13-14)
Noi abbiamo provato a tradurre queste domande in altre modellate sul rapporto tra Europa e
Mediterraneo. Ne sono derivati tre interrogativi, che considero ancora inesausti, e che sono i
seguenti: 
- Può  il sapere geografico sottrarsi al cerchio della frontiera? 
- Quale gerarchia dell’umano è  sottesa alle politiche e alle retoriche delle migrazioni?
- Può  il discorso sui migranti sottrarsi alla violenza della criminalizzazione quanto 

alla solidarietà  dell’umanitarismo?13

Alla prima domanda, la risposta è no. Non in Europa. Per un motivo evidente: la risposta non
richiede un atto intellettuale,  anche ardito, quanto piuttosto un agire politico condiviso. E
l’Europa, come abbiamo visto, sta andando in tutt’altra direzione. Alla seconda domanda, la
risposta è nessuna, poiché essa è impensabile se non in chiave razzistica e/o nazionalistica.
Ma anche  in  questo  caso,  constatiamo  con  sgomento  che  l’Europa  sta  andando  in  altra
direzione. La terza domanda, infine, è la più insidiosa, perché si fonda su sistemi di pratiche,
pur divergenti, ma che si fondano sui medesimi presupposti.
Eppure, non si trattava di domande retoriche. Per questo, le abbiamo riproposte nell’ambito
della  sessione  22  del  XXXII  Congresso  Geografico  Italiano  dedicata  al  tema  “Il
Mediterraneo: per una geografia critica della frontiera”. Ci siamo confrontati con colleghi
italiani e stranieri all’interno di un quadro teorico ampiamente condiviso e che ci induceva a
guardare al Mediterraneo come borderscape e ad analizzare le tendenze alla delocalizzazione
della frontiera e alle dinamiche di esternalizzazione e internalizzazione in atto nella gestione
delle migrazioni mediterranee.14

A che punto è oggi questa serie di questioni? Io temo che non ci siamo mossi dal punto di
partenza, e non per insipienza o per mancanza di volontà. Quanto piuttosto perché la verità
non può essere detta oggi in Europa – come dimostrano le tragiche esperienze di vita e di
morte di Ilaria Alpi, Tullio Regeni o Daphne Caruana Galizia – troppi legami avviluppano il
Mediterraneo  in  una  rete  di  violenze,  complicità  e  connivenze.  Ciò  non  ci  impedirà  di
continuare  a  esplorare  anche gli  intimi  recessi  di  questo  mondo e provare,  comunque,  a
praticare il linguaggio della verità.

13 Le domande sono contenute nella Call for Action del 2014.
14 Le tematiche affrontate saranno in parte rese pubbliche negli Atti del Congresso in corso di
stampa. Segnalo, in proposito, che una delle più suggestive letture del Mediterraneo è stata 
avanzata da Alessandra Bonazzi quando ha parlato del Mediterraneo come interferenza sul 
piano di immanenza del capitale. Interferenza tra dentro e fuori, tra libero scambio delle 
merci e forma degli stati nazionali.

11



Riferimenti bibliografici:
BHABHA, H. K. (a cura di), Nazione e narrazione, ed. it., Roma, Meltemi, 1997.
BADIOU, A., “Pensare l’evento” in Badiou, A., Zizec, S., La filosofia al presente, ed. it., 
Genova, Il nuovo melangolo, 2012, pp. 5-30.
BARTOLI, C. (a cura di), Esilio/asilo. Donne migranti e richiedenti asilo in Sicilia, Palermo,
:duepunti edizioni, 2010.
BARTOLI, C., Razzisti per legge. L’Italia che discrimina, Roma-Bari, Laterza, 2012.
BECK, U., Lo sguardo cosmopolita, ed. it., Roma, Carocci, 2005.
BUTLER, J., A chi spetta una buona vita?, ed. it., Roma, Nottetempo, 2013.
CASTELLS, M., Reti di indignazione e speranza. Movimenti sociali nell’era di Internet, ed. 
it., Milano, Università Bocconi Editore, 2012.
CRESSWELL, T., On the Move. Mobility in the modern western world, New York, 
Routledge, 2006.
CUTTITTA, P., Lo spettacolo del confine. Lampedusa tra produzione e messa in scena della 
frontiera, Milano, Mimesis, 2012.
CUTTITTA, P., VASSALLO PALEOLOGO, F. (a cura di) Migrazioni, frontiere, diritti, 
Napoli-Roma, Edizioni Scientifiche Italiane, 2006.
DE SPUCHES, G., La città cosmopolita, vol. I, Palermo, Palumbo, 2011.
FOUCAULT, M., La strategia dell’accerchiamento. Conversazioni e interventi 1975-1984, 
ed. it., :duepunti edizioni, Palermo, 2009.
FOUCAULT, M., Il coraggio della verità. Il governo di sé e degli altri II. Corso al Collège 
de France (1984), ed. it., Milano, Feltrinelli, 2011.
GIUBILARO, C., Spazi e narrazione: un’odissea in GUARRASI, V., La città cosmopolita, 
vol. I, Palermo, Palumbo, 2011, pp. 64-85.
GUARRASI,  V.,  Paradoxes  of  Modern  and  Postmodern  Geography:  Heterotopia  of
Landscape and Cartographic Logic in MINCA, C., (ed.),  Postmodern Geography: Theory
and Praxis, London, Blackwell, 2001, pp. 226-238.
GUARRASI, V., La città cosmopolita, vol. I, Palermo, Palumbo, 2011.
HARARI, Y. N., 21 lezioni per il XXI secolo, Milano, Bompiani, 2018.
KANAFANI, G., Ritorno a Haifa, ed. it., Roma, Edizioni Lavoro, 2003.
LEGHISSA, G., Orientarsi nelle retoriche del multiculturalismo in aut aut, n. 312, 2002, pp. 
19-45.
LINDQVIST, S., Sterminate quelle bestie, ed. it., Milano, TEA, 2003.
MANNOIA, M., Il silenzio degli altri. Discriminati, illusi e invisibili, Roma, XL, 2011.
MANNOIA, M., PIRRONE, M. A. (a cura di), Il razzismo in Italia. Società, istituzioni e 
media, Roma, Aracne, 2011. 
NANCY, J.-L., All’ascolto, ed. it., Milano, Raffaello Cortina Editore, 2004.
PIRRI, A. (a cura di), Libeccio d’Oltremare. Il vento delle rivoluzioni del Nord Africa si 
estende all’Occidente, XXX, Ediesse, Roma, 2011.
PIRRONE, M. A. (a cura di), Approdi e scogli: Le migrazioni internazionali nel 
Mediterraneo, Milano, Mimesis, 2002.
PIRRONE, M. A. (a cura di), Crocevia e trincea. La Sicilia come frontiera mediterranea, 
Roma, XL edizioni, 2007.
RUSHDIE, S., Patrie immaginarie, ed. it., Milano, Mondatori, 1991.
SAID, E., Nel segno dell’esilio, ed. it., Milano, Feltrinelli, 2008.
SALETTI, C. (a cura di), Fine Terra. Benjamin a Portbou, Verona, Ombre Corte, 2010.
SCIURBA, A., Campi di forza. Percorsi confinati di migranti in Europa, Verona, Ombre 
Corte, 2009.
SPIVAK, G. C., La politica della traduzione, ed. it. in Devi, M., Invisibili, Napoli, Filema, 
2007.

12



TRAVERSO, E., Cosmopoli. Figure dell’esilio ebraico-tedesco, ed. it., Verona, Ombre 
Corte, 2004.
VASSALLO PALEOLOGO, F., Diritti sotto sequestro: Dall’emergenza umanitaria allo 
stato di eccezione, Roma, Aracne, 2012.
Proglio, G. (2016), Decolonising the Mediterranean. European Colonial Heritages in North 
Africa and the Middle East, Cambridge Scholars Publishing, Newcastle upon Tyne.
Guarrasi V (2014). “Singolarità nude. Orizzonte di eventi mediterranei” In: Grasso, M. (a 
cura di), Razzismi, migrazioni, confinamenti. p. 21-31, ROMA:Ediesse, ISBN: 88-230-1805-
1.
BADIOU, A., “Pensare l’evento” in Badiou, A., Zizec, S., La filosofia al presente, ed. it., Il 
nuovo melangolo, Genova 2012, pp. 11.

GIUBILARO,  C. (2016a).  Corpi,  spazi,  movimenti.  Per  una  geografia  critica  della
dislocazione. Milano: Unicopli.
GIUBILARO,  C. (2016b). On the Bride’s side ? Fra politica della dislocazione ed etica del
posizionamento. Geotema, 50, 57–63.
GIUBILARO, C. (2016c). Prekäre Räume. Körper, Verletzbarkeit, Widerstände. In V. Borsò, S.
Borvitz, & L. Villacañas (A C. Di), Prekäres Leben: Empörung und (Un-)Verständnis in den
Medien. Düsseldorf: Düsseldorf University PressGIUBILARO, C. (2017). Shooting Borders:
per una geografia visuale delle migrazioni. La Rivista Geografica Italiana, 127, 315–336.
GIUBILARO, C. (2018a). (Un)framing Lampedusa Regimes of visibility and the politics of
affect  in  Italian  media  representations.  In  L.  Odasso  &  G.  Proglio  (A  C.  Di),  Border
Lampedusa.  Subjectivity,  Visibility  and  Memory  in  Stories  of  Sea  and  Land.  London:
Palgrave Macmillan.
GIUBILARO,  C. (2018b).  Lo spettacolo  del  naufragio Migrazioni,  luoghi  visuali  e politica
delle emozioni. In D. Salerno & V. Perilli (A C. Di), . Padova: Padova University Press.
GIUDICE, C., & GIUBILARO, C. (2015). Re-imagining the border: Border art as a space of
critical imagination and creative resistance. Geopolitics, 20(1), 79–94. 

13



Appendice

Manifesto
And So Europe Dehumanized Itself

Introduction
How does one lead a good life in a bad life? (…) we have two problems: the first is how to
live one’s own life well, such that we might say that we are living a good life within a world
in which the good life is structurally or systematically foreclosed for so many. The second
problem is, what form does this question take for us now? 

Judith Butler’s incipit for the Adorno Prize Lecture poses the key question of the most recent
history of the Mediterranean. Are we still  able to consider it as a migratory phenomenon
involving  Europe?  And  can  Europe  honestly  state  it  is  no  longer  adopting  emergency
policies, after several decades?
Between the end of the 20th and the beginning of the 21st century, the Mediterranean has
turned into both a transit zone and a border zone, where Schmitt’s ideas of a space of nomos,
order and localisation seem to fall on hard times, and then finally into the space of a liquid-
able humanity. Within this event horizon the dehumanization of Europe can be measured.
This  manifesto  finds  its  location  in  the  Mediterranean  and in  the  events  impressed  over
several decades on its surfaces and bottoms. Here, the regimes of mobility control enacted by
the so-called ‘Fortress Europe’ are challenged everyday by the bodies of those women and
men who stubbornly try to resist them. Here, the border unveils the differential and violent
nature  of  its  very  functioning,  ceaselessly  reproducing  silent  cuts  between  desired  and
undesired mobilities, economic migrants and political refugees, livable lives and ungrievable
deaths. 

Positionings
The call for actions of the Palermo conference15 aims at reflecting on the  status quo of the
Mediterranean issue and adopting a resistant positioning towards the rhetoric proposed by the
Nation States and the EU.
Within the European policies on the migrants, within the continuous proliferation of highly
nationalised discourses, within the ‘securing’ of the borders and the widespread feeling of
extremely  racist  ideas  lie  the  traces  of  a  process  of  dehumanization  which  is  far  from
reaching its conclusion, feeding on that same modernity which stems from colonialism and
still persists in the colonialidad del poder (Quijano, 1991).
We should not forget that civilization and dehumanization can be considered the aspects of
the  process  of  conquest  and  cultural  imposition  committed  by  Europe  and  the  Western

15 A two days’ conference was held in Palermo on the 10th and 11th of November 2015, and its
title was And So Europe Dehumanized Itself. Mediterranean Geographies in action. The title
of  the  conference  and  of  the  manifesto  are  taken  from Paul  Gilroy’s  interview  to  Toni
Morrison (1993). See https://www.academia.edu/14524762/
And_So_Europe_Dehumanized_Itself._Mediterranean_Geographies_in_Action.

14

https://www.academia.edu/14524762/


episteme (Spivak, 1999) against the rest of the world. The creation of an imaginary in which
the ‘we’ could act as a positive pole, as opposed to the ‘others’, has led to a new and ruthless
hierarchisation of the humankind. Through this process of material, economic, and cultural
subjugation, Europe has gradually dehumanized itself, losing sight of those human values in
whose name it has always promoted and still  promotes new war scenarios. Understanding
how  the  relationship  between  ‘us’  and  the  ‘others’  is  structured  could  serve  as  an
epistemological tool to interpret the complexity of the present and to analyse current issues
and ideological positions with a long-term perspective, aiming to grasp the continuities and
discontinuities with the past. Therefore, the attempt to read our own times in the light of the
colonial past can unveil the postcolonial condition of the Mediterranean space.
In the European policies, the construction of the Mediterranean as a border implies the sliding
of the responsibilities of territorial control, because it mixes up the authority of the Nation
states, the European directives and the financialisation of risk management. There are persons
getting caught on these tangles of control, and it is these persons that must be listened to, it is
these geographies that must be written.
The events happening in the Mediterranean today contain a decisive call to our responsibility,
that  is  our  capability  to  build  up  political  and  cultural  responses  aimed  at  radically
questioning the unacceptable conditions the European governments have arranged at different
scales – local, regional, national and transnational. 
Moving from these events and their violent geometries of power, we intend to give rise to a
collective discourse, which must be both anti-establishment and productive at the same time,
and must keep critical force and creative impulse together. 

Languages
In order to let emerge the complex architecture where migratory regimes take shape, it is
necessary to make the different languages which give meaning to them resonate and collide,
both in theory and in practice. A de-assembly and re-assembly of words, images, voices to
transcode and to decipher, to diagnose and to reconfigure in the light of a twofold critical
gesture: on the one hand, we feel compelled to provide a not-unitary and reifying approach to
migration processes which effectively anesthetise and pathologise the polyphonic movement
of bodies;  on the other hand, we wish to activate,  in the cracks and infiltrations  of such
regimes, alternative political spaces.
Our belief  is that the Mediterranean represents the terrain of a fundamental  battle  on the
modalities and forms which govern the representation of migrations in Europe today. This
battle deals with different fields and scales, involving heterogeneous and irreducible subjects
and languages.  If  the struggle over representation  is  so widespread and composite  that  it
makes every intervention inside of it difficult and elusive, then we need to open our discourse
to different languages, exceeding the verbal dimension and reclaiming other gazes and grasps
on the world.
In front of the media weight exerted by the ‘migration crisis’ today – an excess which results
in the proliferation of discourses, images, maps of migratory fluxes and routes, shipwrecks,
fights, ‘invasions’, as well as in the obsession of statistics and the numerification of bodies –
we might get stunned by a vertigo of saturation and a resulting sense of distance.
One question, then, becomes urgent and leads us to react: how can one capture that moment
in which certain phenomena and stories demand to be looked at and listened to in a different
way? That moment when a change of perspective – another way of seeing, feeling, and acting
– is required?

15



To avoid falling into the trap of a unique discourse, we believe a polyphonic and polymorphic
methodology must be implemented: audios, videos, images, maps and texts are the tools that
have to rebound between each other, in order to reclaim the ethical and moral question that
Judith Butler points out. Creating an archival network of the memories of these times is a
responsibility that we feel we must not evade.

Laws, narratives and discourses
Writing has the power to create and shape common feelings and public discourses, to address
political choices and totally rewrite the identities of the migrants, turning them into subaltern
subjects. This ability can be brought back to an essential critical horizon through the textual
production  of  a  complex  and  varied  archive,  and  reading  this  archive  can  unveil  the
discoursive background in which migration policies operate. This archive is composed of all
those types of text – legal rulings, international agreements, political press or literary works,
essays, narratives and public discourses – that depict the crucial rebound of these writings
and words. That is the uniqueness of the voices, the acoustic of politics, and also the cold
tone of power.

Visual and beyond
The  visual  field  probably  represents  the  most  pervasive  language  usually  employed  to
envision migrations on the public scene. Images of suspended boats on the sea surface and
wreckages run ashore, crowds of bodies onto the docks and corpses lying on the beaches,
attract  media  attention,  mobilizing  a  soundless  battle  where  our  gaze  becomes  both  a
battlefield and the real issue at stake. The visual representation of migrations with its deeply
racialized implications ceaselessly reproduces objects and subjects of vision, which, today
more than ever, we need to critically interrogate. If the spectacle of suffering runs the risk of
sliding into a mute and unproductive empathy, then only by questioning the viewers’ location
and  the  geometries  of  power  underlying  it  can  the  visual  become  a  space  for  political
responsibility and cultural critique. 

Cartographies
Oscillating between Frontex’s operational cartographies and the contemporary map-activism,
we suggest  that  the map,  especially  in  its  digital  transposition,  has become the historical
recording machine  of  the  contemporary  geopolitical  space.  Thus,  it  configures,  in  all  its
evidence, the spatial arrangements in which the current necropolitical power (Mbembe, 2003)
consumes and justifies itself. Therefore, it becomes essential to train and multiply the critical
looks to deconstruct the complex system of representations and processes within which the
migratory visualities take shape in the cartographic arrangement. Our gaze should be able to
understand how these visualities compete with the Mediterranean necropolitical space. And
since these cartographic visualizations constitute a peculiar type of iconography, we must not
cease questioning how they can be redirected towards new horizons, how they can and should
be reconsidered and reconceived in order to accommodate, rather than to expel, the human.

For a situated knowledge
Listening is a radical practice for us, at the root of other forms of thought so far discussed. If
the meeting/clash with the other has proved to be the story of a silencing, a long process of
foreclosure whose victims today are likely to be – or rather are – the migrants, activating a

16



listening dimension might mean creating a resonance space where the voices complement
each other and subjectivities result from an exchange and not from a despoliation.
These are the coordinates within which we move. Each of us is called to abide by them or to
change them, to divert  the path and to disorient  them. None of us has to claim all  these
languages  together.  It  is  around  these  theoretical  coordinates  and  in  their  insuppressibly
political  sense that we intend to give rise to a politics  of coalition (Butler,  2015), within
which the different positions can in turn be assembled into extroverted and dissonant forms.
In the dialogue between our alternative but shared positions it  is mandatory to trace new
figurations that are resistant to the stasis of representation, by welcoming ‘new’ subjects who
cannot be tamed, measured and controlled. In short, we need to rethink the human where the
European humanist promise has miserably failed.

References
Butler  J.  (2012),  Can one lead a good life  in a bad life? Adorno Prize Lecture,  Radical
Philosophy, 176, pp. 9-18.
Butler  J.  (2015),  Notes  toward a  Performative  Politics  of  Assembly,  Cambridge-London,
Harvard University Press.
Mbembe A. (2003), Necropolitics, Public Culture, 15 (1), pp. 11-40.
Morrison T., in Gilroy P. (1993),  Small Acts. Thoughts on the Politics of Black Cultures,
London, Serpent’s Tail.
Quijano A. (1992), Colonialidad y Modernidad/Racionalidad, Perú Indígena, 13 (29), pp.11–
20.
Spivak G.C. (1999), A Critique of Postcolonial Reason, Boston, Harvard University.

17


